
1

CUHSO
ENERO 2026 • ISSN 2452-610X • PÁGS.  1- 17

RECIBIDO 18/07/2024 - APROBADO 04/08/2025 - PUBLICADO 08/01/2026 
DOI 10 .7770/CUHSO-V36N1-ART757 

___________________________________________________________________________________________

Artículo de investigación

Un diseño metodológico mapuche para co-
construir problemas de investigación desde las 

ciencias sociales occidentales
A Mapuche methodological design for co-constructing research problems from Western 

social sciences

Exequiel Antilao-Carilao
Universidad Católica de Temuco, Chile

RESUMEN Este trabajo expone un diseño metodológico de investigación social 
basado en algunos elementos del mapuche kimün (sabiduría mapuche). Des-
cribe el modo en que se llevó a cabo la co-construcción de una problemática de 
investigación con personas mapuche formadas en Trabajo Social, guiada por el 
principio mapuche del kelluwün (reciprocidad y ayuda mutua). El propósito es 
evidenciar otros posibles procesos investigativos dentro de la academia tradi-
cional. La pregunta que orienta el estudio es: ¿cómo el mapuche kimün, enten-
dido como un saber territorial y comunitario, puede fundamentar un diseño 
metodológico de investigación social culturalmente respetuoso y colaborativo 
con personas y comunidades mapuche? El texto se desarrolla a partir de la ex-
posición de una experiencia de investigación doctoral construida desde princi-
pios rituales y prácticas mapuche, tales como el inkatu (solicitud de apoyo), pen-
tukun (saludo protocolar), chalintukun (saludo inicial), nütram (conversación) 
y ramtukan (acción de preguntar en el marco de la conversación).Estos pasos 

Este trabajo está sujeto a una licencia de Reconocimiento 4.0 Internacional Creative Com-
mons (CC BY 4.0).



2

metodológicos permitieron transitar desde una relación basada en in-
formantes hacia un proceso de co-investigación. Se destaca la im-
portancia del territorio, no solo como espacio f ísico, sino como un 
elemento constitutivo de la identidad y cosmovisión mapuche para inter-
pretar problemáticas sociales. Esta propuesta de diseño metodológico, ba-
sada en esta sabiduría ancestral, representa una ruptura significativa con 
las prácticas coloniales y eurocéntricas de producción de conocimiento.

PALABRAS CLAVE Descolonización del conocimiento; inkatu; kelluwün; ma-
puche kimün; metodología indígena.

ABSTRACT This paper presents a social research methodological design 
grounded in elements of Mapuche kimün (Mapuche wisdom). It describes 
how a research problem was co-constructed with Mapuche individuals 
trained in Social Work, guided by the Mapuche principle of kelluwün (rec-
iprocity and mutual aid). The aim is to highlight alternative research pro-
cesses within traditional academia. The guiding research question is: how 
can Mapuche kimün, understood as territorial and community-based 
knowledge, underpin a culturally respectful and collaborative method-
ological design for social research with Mapuche people and communities? 
The paper is developed through the presentation of a doctoral research ex-
perience grounded in Mapuche ritual principles and practices such as inkatu 
(request for support), pentukun (protocol greeting), chalintukun (initial greet-
ing), nütram (conversation), and ramtukan (the act of asking questions within 
conversation). These methodological steps enabled a shift from a model based 
on informants to a process of co-research. The importance of territory is em-
phasized not only as a physical space, but as a constitutive element of Mapuche 
identity and worldview for interpreting social issues. This proposed research 
methodological design, rooted in ancestral knowledge, represents a significant 
break with colonial and Eurocentric practices of knowledge production.

KEY WORDS Decolonization of knowledge; inkatu; kelluwün; Mapuche kimün; 
Indigenous methodology.

ANTILAO-CARILAO
UN DISEÑO ME TODOLÓGICO MAPUCHE PARA CO-CONSTRUIR PROBLEMAS DE INVESTIGACIÓN DESDE LAS 
CIENCIAS SOCIALES OCCIDENTALES



3

Introducción

El mapuche kimün es una sabiduría del Wallmapu y en el contexto académico es 
posible ser pensado como un saber enraizado (Cuyul, 2024; Rain y Muñoz, 2017). Su 
potencial que ha subsistido a todos los embates del colonialismo tiene el poder trans-
formador no solo de sociedades, sino también de disputar los campos epistémicos 
hegemónicos y productor o quebrar tradiciones disciplinarias y academias eurocen-
tradas (Antilao-Carilao et al., 2025; Mercado-Catriñir, 2024; Millalén, 2024).

El presente trabajo expone un diseño metodológico indígena para la investigación 
social, fundamentado en algunos elementos del mapuche kimün. Este conocimiento 
ancestral, transmitido a través de generaciones y ligado a la experiencia y la cosmo-
visión de este pueblo, se presenta como posibilidad de un paradigma no alternativo 
a las metodologías convencionales de las ciencias sociales sino más bien como un 
paradigma propio, ofreciendo caminos para una producción de conocimiento con 
estándares éticos que emanan desde y con el territorio. El objetivo central de este tra-
bajo es evidenciar otros posibles procesos investigativos en la academia tradicional, 
describiendo un diseño metodológico que integró algunos elementos prácticos del 
mapuche kimün como fuente epistémica válida, relacionados con el kelluwün como 
paradigma axiológico rector y el inkatu como práctica metodológica fundamental 
para la investigación con personas o comunidades mapuche.

Como se mencionó, un principio axiológico central que informa esta propuesta 
metodológica es el kelluwün, un concepto mapuche que trasciende la mera colabo-
ración, implicando reciprocidad, ayuda mutua y un compromiso comunitario que 
lubrica las relaciones sociales (Antilao-Carilao, 2024). El kelluwün se erige como un 
paradigma axiológico que dinamiza la cohesión en las relaciones sociales y así guía 
la relación entre la o el investigador y la comunidad, asegurando que el proceso de 
investigación se fundamente en el respeto, la horizontalidad y el beneficio mutuo.

En el desarrollo de esta investigación, el inkatu emerge como un ritual significa-
tivo de solicitud de ayuda y conocimiento. Este acto, imbuido de respeto y protocolo 
cultural mapuche, representa una forma de acceder a la sabiduría de las y los partici-
pantes en un marco relacional basado en la confianza y el reconocimiento mutuo. El 
inkatu, como práctica metodológica, se distancia de las aproximaciones extractivis-
tas y se orienta desde el dialogo para la co-construcción del conocimiento (Antilao-
Carilao y Bautista, 2025).

El alcance de esta investigación se centra en la reflexión teórico-metodológica a 
partir de las experiencias y saberes de investigadoras(es) mapuche, formados en tra-
bajo social en el contexto chileno. Por consiguiente, este trabajo puede ser utilizado 
como un insumo para investigadoras(es) que buscan alternativas metodológicas cul-
turalmente pertinentes. También organizaciones indígenas que desean fortalecer sus 
propios procesos de investigación y producción de conocimiento. Así mismo las ins-

CUHSO
ENERO 2026 •  ISSN 2452-610X •  VOL.36 • NÚM. 1• PÁGS. 1-17



4

tituciones académicas interesadas en la interculturalidad y en la valoración de saberes 
originarios en la investigación.

Diseñar desde el territorio para desbordar las aulas de clase

Los paradigmas indígenas de investigación tienen como principal punto de partida el 
vínculo entre quien investiga y las personas participantes (Fernández, 2016; Iño, 2017, 
Kovach, 2009; Tuhiwai, 2016; Virtanen et al., 2021). Pensar la relación investigador-
participante desde el vínculo, lleva necesariamente a repensar la investigación entre 
personas y esto a la vez redefine el “trabajo de campo” por “vínculos comunitarios” los 
cuales, se construyen desde el inicio (o creación) de las investigaciones y no restricto 
al ámbito puramente aplicativo de recogida e interpretación de datos (ver Figura1).

Figura 1

Fuente: elaboración propia.

Las metodologías tradicionales de investigación social, admiten la creación de 
problemas de investigación desde lugares que, aunque f ísicamente reales, a menudo 
se presentan desconectados del territorio y de la complejidad del mundo social en 
la enseñanza de las metodologías de investigación, me refiero específicamente a las 
aulas de clase. La formación universitaria occidental tradicional tiende a priorizar 
la instrucción teórica en el aula, separando el aprendizaje conceptual de la práctica 
situada. Por el contrario, Ñanculef (2018), señala que en el mapuche kimün el cono-
cimiento se adquiere a través del hacer, en una unidad inseparable entre la acción 
y la reflexión. Esta diferencia fundamental contrasta con un modelo educativo que 
concibe el aula como un laboratorio para problematizar lo social desde la observación 
distante, sin la inmersión en los contextos comunitarios y sus dinámicas intrínsecas 
(Llaitul y Arrate, 2012).

ANTILAO-CARILAO
UN DISEÑO ME TODOLÓGICO MAPUCHE PARA CO-CONSTRUIR PROBLEMAS DE INVESTIGACIÓN DESDE LAS 
CIENCIAS SOCIALES OCCIDENTALES



5

Esta práctica pedagógica histórica de la forma de elaborar diseños de investiga-
ción, con su naturaleza conjuntista persistente, neutraliza los vínculos comunitarios 
y las hablas que la constituyen. Luego sus resultados perpetúan epistemologías que 
no consideran las formas de aprendizaje y conocimiento propias de los pueblos origi-
narios (Chilisa, 2012). Es así que las aulas están validadas como lugares posibles para 
la creación de problemas de investigación sobre problemáticas o fenómenos sociales 
y la relación del investigador con las personas está dada solo cuando necesita recoger 
datos o información para probar o refutar hipótesis.

Por el contrario, las metodologías indígenas de investigación colocan el énfasis en 
la construcción de problemas de investigación con las personas y eso significa salir 
de las aulas de clases y reconectarse con el mundo social y sus hablas y desde ahí 
construir proyectos de investigación (Rivera-Cusicanqui, 2018) esto es repensar esa 
noción de trabajo de campo por vínculos comunitarios.

Sobre este punto, la investigadora maori, Tuhiwai dice “la comunidad representa 
un espacio mucho más íntimo, humano y autoidentificado, mientras que el campo 
asume que hay un espacio ahí fuera donde es posible que la gente esté o no este” 
(2016, p. 174). Los colonizadores cuando arribaron a Abiayala, no vieron más que 
animales, vegetación y seres vivos cuasi humanos que les golpeaba el ego al encontrar 
en ellos semejanza, hablamos de los indígenas.

Siguiendo la idea de inversión del “trabajo de campo” por “vínculos comunita-
rios”, el investigador aimara Huanacuni refiere, “Este paradigma indígena-originario-
comunitario es una respuesta sustentada por la expresión natural de la vida ante lo 
antinatural de la expresión moderna de visión individual” (2010, p. 31). Sin duda el 
individuo, enunciado por Huanacuni es el resultado de personas escindidas de su 
definición de seres colectivos.   

Virtanen (2021), investigadora indígena del pueblo Sami, fue confrontada con una 
pregunta fundamental mientras realizaba una investigación en la Amazonía brasi-
leña: “¿Cómo beneficiará esto a la comunidad?” Esta pregunta, debe interpretarse a 
través de un lente epistémico indígena, para no caer en la tentación de creer que los 
indígenas siempre quieren sacar provecho de algo.

Reflexionando sobre esta escena que a la vez representa muchas otras de simi-
lares características, Linda Tuhiwai indica que incluso los enfoques críticos de in-
vestigación “han fracasado al abordar los asuntos de comunidades” (2016, p. 247). 
Lo anterior también podría suceder porque aun cuando los diseños de investigación 
creados en las aulas de clases, aborden problemáticas sociales que constriñen los pue-
blos originarios o sus comunidades, no gozan de legitimidad cultural, puesto que su 
planteamiento tiene un origen foráneo que anula a las personas como tal y los reduce 
a meros informantes.

CUHSO
ENERO 2026 •  ISSN 2452-610X •  VOL.36 • NÚM. 1• PÁGS. 1-17



6

Entonces, retomando lo planteado en el gráfico 1. Donde se ilustra una participa-
ción de las personas desde la creación del problema de investigación, lo que se descri-
be en los apartados posteriores, da cuenta de la creación de un proyecto de investiga-
ción desde un diseño metodológico indígena, específicamente mapuche y concebido 
para la investigación que se desarrolla en Wallmapu. Este diseño se fundamenta en 
la construcción de vínculos de respeto y colaboración, enmarcado por el mapuche 
kimün y dinamizado por el kelluwün. La exposición de esta propuesta metodológica 
se relaciona con el planteamiento de Ñanculef quien señala “nosotros no aprendemos 
cómo hacer las cosas, sin que simplemente aprendemos a hacer las cosas” (2018, p. 
30) el proceso mismo de creación del diseño de investigación, desarrollado en cola-
boración y reflexión constante, se presenta aquí como un modelo que integra el hacer 
y el reflexionar de manera inseparable. Esta perspectiva guio la construcción de la 
investigación que aquí se presenta como ejemplo, relacionada principalmente con 
problema, preguntas directrices, supuestos, delimitación y objetivos de la tesis doc-
toral en la cual fue implementada.

Kelluwün: un paradigma axiológico mapuche para la investigación

Continuando con la exploración de paradigmas indígenas de investigación y la crí-
tica a las metodologías tradicionales centradas en el aula, este tópico se enfoca en el 
kelluwün, un paradigma axiológico mapuche que subraya la complementariedad y 
la reciprocidad como pilares del equilibrio comunitario. El kelluwün actúa como el 
principio cohesionador que facilita las relaciones sociales dentro de la comunidad, en 
otras palabras, el kelluwün es el paradigma de vida que nos comunaliza. Dentro del 
kelluwün, el pentukun apertura el nütram. Por tanto, esta ruta protocolar también 
puede ser considerado como un elemento metodológico que descentra la entrevista 
como único o principal método de recolección de información (Sánchez y Sabastiani, 
2020). 

ANTILAO-CARILAO
UN DISEÑO ME TODOLÓGICO MAPUCHE PARA CO-CONSTRUIR PROBLEMAS DE INVESTIGACIÓN DESDE LAS 
CIENCIAS SOCIALES OCCIDENTALES



7

Figura 2

Fuente: elaboración propia.

En este marco fundamental, emergen diversas prácticas como el inkatu, el witran 
u otras acciones como el pünontuchefe el cual no solo opera como un método prácti-
co para solicitar ayuda, sino también un ritual comunitario que articula la necesidad 
de las personas y la disposición a ofrecerla (ver Figura 2). Esta episteme mapuche, en-
raizadas en la práctica del hacer y la colaboración, ofrecen una perspectiva diferente 
a la separación entre teoría y práctica que Ñanculef (2018) identifica en la tradición 
occidental, y sientan las bases de desarrollo de investigaciones desde los vínculos co-
munitarios. Desde estas epistemes mapuche me he permitido posicionarme como un 
investigador situado en el proyecto de mi tesis doctoral.

Ahora bien, el kelluwün se manifiesta de diversas formas en la vida comunitaria 
mapuche. Un recuerdo profundo de mi infancia junto a mi ñuke (madre) y mi chaw 
(padre) ilustra este principio. Durante aquella época, enfrentábamos el desaf ío de 
sembrar extensas áreas de trigo durante el otoño-invierno, período crítico marcado 
por las lluvias intensas. La cosecha, realizada en verano antes de que las lluvias pu-
dieran dañar los cultivos, exigía un esfuerzo coordinado y rápido, donde la familia 
operaba en unidad desde el kelluwün (Antilao-Carilao y Bautista, 2025).

La relación íntima entre vidas generadora de territorio, en el contexto del cambio 
del sistema económico mapuche centrado en la agricultura de subsistencia, dio lugar 
a los conocidos mingako. Estos eventos consistían en siembras colectivas durante el 
otoño-invierno y cosechas comunitarias en el verano, siendo una expresión concreta 
del kelluwün. En esta práctica, cada vecino, invitado por la familia anfitriona —en 
este caso, mi propia familia—, colaboraba trayendo sus yuntas de bueyes y arados 
para completar la siembra en un solo día. Este esfuerzo conjunto garantizaba y con-
tinúa garantizando la seguridad alimentaria para el año siguiente (Antilao-Carilao y 
Bautista, 2025).

CUHSO
ENERO 2026 •  ISSN 2452-610X •  VOL.36 • NÚM. 1• PÁGS. 1-17



8

Aunque actualmente, esta tradición ha experimentado un declive debido a la 
transformación económica dentro del lof (comunidad), marcada por la mecanización 
agrícola tras el uso de tractores y maquinaria tecnológica para la cosecha, todavía 
persisten solicitudes de apoyo debido a la labor intensiva requerida por estas y otras 
actividades tradicionales, evidenciando la continuidad del espíritu cohesionador del 
kelluwün.

La participación en un mingako generalmente requiere una convocatoria especí-
fica. Esta convocatoria se realiza a través del inkatu, dentro del contexto del witran 
(visita), donde aquel que necesita ayuda para realizar una tarea solicita la colabora-
ción de las personas de su lofche (comunidad) para llevar a cabo un mingako o küdaw 
(trabajo). A quienes son convocados y aceptan participar se les denomina inkatun.

El kelluwün también se evidencia en otras dinámicas comunitarias. En el contexto 
de mi lof Llufquentue, recuerdo mi infancia cuando los padres y los jóvenes partían 
como trabajadores temporales desde la localidad Galvarino, región de La Araucanía, 
hacia la zona central del país (Parral, Curicó) para participar en la cosecha de arroz 
y manzanas. Durante este tiempo, el kelluwün se manifestaba en que los hijos e hijas 
más jóvenes, bajo el cuidado de nuestras madres, apoyábamos en el cuidado del gana-
do y la cosecha de cultivos menores en chacras y huertos, tanto para nuestras propias 
familias como para las familias vecinas, aliviando así la carga de quienes se habían ido 
y fortaleciendo los lazos de solidaridad entre los hogares.

Por las tardes y noches, esta dinámica suscrita al kelluwün se extendía a que nos 
distribuíamos entre las diferentes casas para acompañar a nuestras madres, quienes 
asumían un rol central en la administración del hogar y la crianza, compartiendo así 
las responsabilidades y el cuidado comunitario.

Hoy en día, con mis padres en edad avanzada, las familias vecinas continúan mos-
trando atención y disposición para responder a cualquier necesidad que ellos puedan 
tener, ya sea en términos de compañía o ayuda laboral. Estos ejemplos ilustran que el 
kelluwün, en su esencia y práctica, no se limita a un período temporal específico, sino 
que perdura y se sostiene en el tiempo como una parte integral de la vida comunitaria, 
dinamizando las relaciones y asegurando el bienestar colectivo.

Inkatu: hacia un ritual de los encuentros 

Siguiendo con el kelluwün como paradigma axiológico, esta investigación adoptó el 
inkatu para la comprensión y delimitación del problema de investigación. Lo que 
se describe en este apartado, es la exposición de la elaboración de un diseño de in-
vestigación co-construida con las personas que me apoyaron con sus experiencias y 
sabidurías. En mi investigación, adopté el inkatu, como ritual de solicitud de apoyo 
y desde esta acción, realicé pentukun y chalintukun, según el contexto (Huenchucoy, 
2020; Llanquinao et al., 2006). Utilicé el nütram y el ramtukan para establecer con-

ANTILAO-CARILAO
UN DISEÑO ME TODOLÓGICO MAPUCHE PARA CO-CONSTRUIR PROBLEMAS DE INVESTIGACIÓN DESDE LAS 
CIENCIAS SOCIALES OCCIDENTALES



9

versaciones significativas, reconociendo a cada persona como “una fuente bibliográ-
fica” en sí misma (Ñanculef, 2018, p. 74). A través de este proceso, mi investigación 
se centró en construir una problemática junto con las personas que se dispusieron 
acompañarme como participante, utilizando las dungu (palabras, ideas) emergentes 
para identificar la delimitación del problema, supuestos, preguntas de investigación, 
objetivos, orientaciones metodológicas y consideraciones éticas pertinentes.

• Resultados preliminares de un diseño de investigación co-construido 

A continuación, se presentan las principales síntesis del proceso de co-construcción 
del diseño de investigación, llevados a cabo mediante el inkatu. En estas conversacio-
nes colaborativas, se exploraron y definieron de manera conjunta el enunciado del 
problema de investigación sobre la incidencia el mapuche kimün en el trabajo social 
chileno, la delimitación del campo de estudio, los objetivos que guiarán la investiga-
ción, las preguntas que orientarán la indagación y los supuestos subyacentes. Todo 
este proceso se facilitó mediante el ramtukan, la acción cultural de preguntar que 
permitió una profundización colaborativa en cada uno de estos aspectos.

• Enunciado del problema de investigación

Durante los nütram enmarcado en cada uno de los inkatu, cada participante mencio-
nó su preocupación respecto del trabajo social y su carácter disciplinar. Estas reflexio-
nes giraron en dos grandes ejes: la dominación epistémica que caracteriza la actual 
formación profesional de trabajadores sociales y la raíz colonizadora que impregna la 
intervención social.

Sobre la dominación epistémica que caracteriza la actual formación profesional 
de trabajadoras(es) sociales se enfatizó en que los paradigmas teóricos/epistémicos 
y metodológicos occidentales perpetúan una visión colonial que excluye otras epis-
temologías y relega a los pueblos originarios, como los mapuche, a una posición de 
marginalidad y otredad, estereotipándolos como problemáticos o vulnerables según 
normativas occidentales. Ximena Mercado-Catriñir, una de las participantes expresó 
durante el inkatu: “El trabajo social es muy colonizador. Estamos muy instituciona-
lizados”, los autores son todos occidentalistas”. En la misma línea, Luz Marina Huen-
chucoy señaló la necesidad de que “el trabajo social necesita de una mirada crítica 
de su quehacer profesional”, implicando una revisión de las bases epistémicas que lo 
sustentan.

Sobre la raíz colonizadora que impregna la intervención social, los nütram apun-
taron hacia las políticas y prácticas sociales adoptadas por las y los trabajadores so-
ciales, los cuales reflejan principios y estrategias occidentales que refuerzan la asimi-
lación cultural y silencian los conocimientos autóctonos. En este punto, Luz Marina 
Huenchucoy también enfatizó que “la intervención con personas mapuche no puede 

CUHSO
ENERO 2026 •  ISSN 2452-610X •  VOL.36 • NÚM. 1• PÁGS. 1-17



10

ser igual que las personas no mapuche”, Margarita Calfio remarco, “estamos aquí en 
Temuco, el territorio mapuche, no podemos seguir pensando este lugar con conoci-
miento ajeno a este territorio” subrayando la necesidad de enfoques diferenciados que 
consideren las particularidades culturales y epistémicas de las personas. Estos dungu 
ilustran cómo, la inclusión de elementos simbólicos de la sabiduría mapuche, no es 
sinónimo de integración efectiva de esta sabiduría en la práctica de la investigación.

También, la reflexión del Pablo Millalén durante el inkatu añadió una perspectiva 
histórica crucial al señalar la importancia de “también pensar en los 200 años del 
tratado de Tapihue en la misma fecha del centenario del TS. (2025)”. Esta conexión 
temporal subraya cómo las históricas relaciones de poder y los tratados no cumpli-
dos entre el Estado chileno y el pueblo mapuche continúan influyendo en el contexto 
actual del trabajo social y su relación con las comunidades mapuche. En este sentido, 
Alicia Rain reforzó una idea central para este trabajo al expresar, “es necesario que en 
la academia nos posicionemos desde nuestra identidad mapuche”. Esta afirmación 
subrayó la importancia de una perspectiva situada y la urgencia de que las voces in-
dígenas lideren la reflexión y la transformación dentro del campo del trabajo social.

• Delimitación del campo de estudio

También se destacaron varias ideas clave para la delimitación del campo de estudio 
que emergieron de las discusiones sostenidas durante los inkatu. Entre ellas se men-
cionan algunas:

Inclusión interdisciplinaria: La pregunta sobre si la investigación debería limitarse 
a profesionales del trabajo social o incorporar profesionales de otras disciplinas fue 
planteada directamente por el Pablo Millalén quien me preguntó: “¿Usted quiere ha-
cerlo solo desde el trabajo social? ¿no cree que sería bueno hacerlo con otras discipli-
nas?” Su inquietud se centró en la necesidad de evaluar la posibilidad de una perspec-
tiva interdisciplinaria para abordar la complejidad de la relación entre el trabajo social 
y el pueblo mapuche, argumentando que la visión de otras áreas del conocimiento 
podría enriquecer la comprensión del problema.

Identidad cultural: La discusión sobre la inclusión de personas no mapuche en el 
estudio también surgió en varios inkatu. Algunos participantes señalaron la impor-
tancia de explorar cómo diferentes identidades culturales pueden influir en la praxis 
profesional y en la apertura o resistencia a la incorporación del mapuche kimün.

Alcance geográfico: Otras preguntas sobre si el estudio debería enfocarse exclu-
sivamente en wallmapu contextualizado en territorio chileno o incluir también a 
profesionales y contextos argentinos surgió directamente de la reflexión de Claudia 
Novoa-Cayupán durante el inkatu planteando, “piensas trabajar solo con trabajado-
res sociales de la región o se considerará otro territorio”. Su comentario subrayó la 

ANTILAO-CARILAO
UN DISEÑO ME TODOLÓGICO MAPUCHE PARA CO-CONSTRUIR PROBLEMAS DE INVESTIGACIÓN DESDE LAS 
CIENCIAS SOCIALES OCCIDENTALES



11

importancia de definir claramente los límites geográficos del estudio y considerar si 
las experiencias y la valoración del mapuche kimün podrían variar en diferentes terri-
torios con presencia mapuche.

• Preguntas de investigación

Respecto de las preguntas de investigación, se fueron planteando de diversas formas 
y luego se fueron agrupando de manera sistemática. Tal como se evidenció en los 
diversos inkatu sostenidos, donde se valorizó de forma singular el mapuche kimün, 
y donde los participantes señalaron la necesidad de un tiempo extenso y profundo 
para su explicación, las preguntas de investigación se fueron formulando en torno a 
las siguientes áreas:

Grupo 1: Impacto del enfoque teórico occidental en el trabajo social: Algunas(os) 
participantes manifestaron su inquietud sobre cómo la aplicación acrítica de teorías y 
modelos occidentales en el trabajo social chileno podría estar perpetuando relaciones 
de poder coloniales al invisibilizar o subvalorar los saberes y las experiencias de las 
comunidades indígenas. En este sentido, las preguntas buscan explorar específica-
mente si estos enfoques limitan la participación autónoma de los pueblos originarios 
en los procesos de intervención social y de qué manera la marginalización política, 
económica, espiritual y cultural de los saberes indígenas, particularmente del mapu-
che kimün, se refleja en las prácticas del trabajo social en Chile.

Grupo 2: Naturaleza y motivaciones del mapuche kimün en el trabajo social: Otras 
preguntas, de carácter más ontológicas, surgieron de la curiosidad compartida duran-
te los inkatu por comprender la fuerza del kimün como episteme y las razones que 
motivan a algunos profesionales del trabajo social a considerar su incorporación. De 
ahí preguntas como: ¿Cuál es la naturaleza de optar por el mapuche kimün como un 
saber posible de ser incorporado en la praxis profesional? ¿Qué los llevó a esta op-
ción? ¿Cuáles fueron las motivaciones a la base de esta decisión? Y, por consiguiente, 
¿Cuál es la importancia de integrar de manera efectiva la sabiduría mapuche y otros 
saberes propios de los pueblos originarios según cada territorio en la formación y 
práctica del trabajo social en Chile?

Grupo 3: Integración efectiva de sabidurías indígenas en el trabajo social: Este gru-
po de preguntas se centró en la articulación entre la teoría y la práctica como campos 
donde se ejerce el saber, las fronteras entre diferentes conocimientos y las dinámicas 
de poder que los configuran. Las y los participantes plantearon interrogantes como: 
¿Cuáles son las experiencias y estrategias de trabajadoras y trabajadores sociales ma-
puche para romper con la matriz de la dominación epistémica y reorientar sus prác-
ticas desde los saberes ancestrales del mapuche kimün? ¿Cuáles son los desaf íos y ba-
rreras específicas que enfrentan las trabajadoras y trabajadores sociales mapuche en 
su praxis profesional? ¿Qué tensiones se producen al colocar elementos del mapuche 

CUHSO
ENERO 2026 •  ISSN 2452-610X •  VOL.36 • NÚM. 1• PÁGS. 1-17



12

kimün en contacto con las epistemologías tradicionales del trabajo social? ¿Es posible 
pensar estas diferentes experiencias de forma colectiva para disputar el campo epis-
témico de la praxis del trabajo social?

Grupo 4: Implicaciones para políticas y prácticas: Por último, el carácter crítico de 
las interrogantes se centró en preguntas motoras conducentes a la acción, reflejando 
el interés de los participantes en generar cambios concretos: ¿Cómo se pueden pro-
mover políticas y prácticas inclusivas en el ámbito del trabajo social, reconociendo y 
valorando los saberes indígenas y respetando la diversidad cultural en los procesos de 
intervención social? ¿Qué estrategias teóricas disciplinares podrían implementarse 
para fomentar una formación en trabajo social que incorpore de manera efectiva los 
fundamentos del mapuche kimün y otros saberes indígenas?

• Objetivos de investigación

Sobre los objetivos de investigación, los nütram en cada inkatu fueron dando diversas 
pistas, tal como se evidencia a continuación: “Mapear las reflexiones que han reali-
zado las y los trabajadores sociales mapuche al incorporar el mapuche kimün en sus 
experiencias profesionales”. Respecto de las pistas para la elaboración de este objetivo 
específico, Luz Marina Huenchucoy sugirió la lectura de su tesis de pregrado, donde 
había desarrollado varios tópicos que problematizaban la intervención en infancia y 
familia. Lo mismo sucedió en el inkatu con Margarita Calfio, quien, tras compartirme 
su tesis de grado, emergió con aun más claridad la pista para este objetivo.

“Compilar y analizar experiencias profesionales significativas de trabajadoras/es 
sociales mapuche, fundamentados en el mapuche kimün”. Este objetivo específico 
también surgió directamente de los nütram en cada inkatu, donde las y los colegas 
tendían a explicar preliminarmente la problemática de investigación mediante ex-
periencias empíricas donde el mapuche kimün fue fundamental para reorientar un 
proceso interventivo o reflexionar en algún artículo científico.

“Analizar las tensiones y/o posibilidades que se producen al colocar elementos del 
mapuche kimün en contacto con las epistemologías tradicionales del trabajo social”. 
Este objetivo se pensó a partir de las reflexiones que fui sintetizando como investiga-
dor, a propósito de algunas dificultades que evidenciaban las y los colegas al momento 
de reposicionarse críticamente en la praxis profesional y considerando además las pa-
labras de Alicia Rain, quien me animó a posicionarme primeramente como mapuche 
dentro de la academia y luego desde mi formación profesional.

“Enunciar posibilidades de reorientar la praxis profesional del trabajo social a par-
tir de una síntesis articulada de las reflexiones de trabajadoras/es sociales mapuche”. 
Este cuarto objetivo específico se levantó a partir de los tres objetivos anteriores, que 
tienen como base los nütram de cada inkatu donde pude palpar el newen de los dungu 
de las y los colegas participantes, construyendo así mi propio dungun para proponer 
nuevas orientaciones para la praxis del trabajo social.

ANTILAO-CARILAO
UN DISEÑO ME TODOLÓGICO MAPUCHE PARA CO-CONSTRUIR PROBLEMAS DE INVESTIGACIÓN DESDE LAS 
CIENCIAS SOCIALES OCCIDENTALES



13

Conclusión 

La co-construcción de la problemática de investigación propuesto en este trabajo, 
orientado desde el mapuche kimün, representa un paradigma no alternativo sino au-
tentico y significativo frente a los métodos y metodologías tradicionales de inves-
tigación social. Al reconocer la sabiduría de los pueblos originarios, en específico, 
el mapuche kimün, expresado en el kelluwün, inkatu, entre otros mencionados y su 
conexión con el territorio, anima a las y los investigadores a asumir que una meto-
dología territorialmente situada es, ante todo, un proceso de creación en donde es 
posible fortalecer los vínculos comunitarios y honrar las dinámicas culturales propias 
de las personas o comunidades participantes, tal como se buscó a través de la praxis 
del inkatu.

A la vez este diseño metodológico demanda que quien investiga, se mantenga 
abierta a las posibilidades y flexibilice las pautas que tienden a rigidizar la investi-
gación. Por ejemplo, en este trabajo una de las principales contribuciones es la re-
afirmación del territorio desde una perspectiva mapuche que entiende lo material 
relacionado intrínsecamente con lo espiritual, en contraste con la visión occidental 
reduccionista y subraya el impacto de la expropiación territorial en la identidad y el 
bienestar del pueblo mapuche, resaltando la urgencia de valorizar las epistemologías 
indígenas.

Este diseño investigativo, basado en paradigmas indígena y específicamente en 
el mapuche kimün, señala que es posible (siempre y cuando la o el investigador se 
lo proponga) co-construir los problemas de investigación con las personas, con las 
comunidades. Si bien la presentación de las narrativas de los participantes podría 
haberse explicitado aún más en el desarrollo, sus reflexiones fueron centrales en la 
configuración de este diseño metodológico.

La ética del kelluwün, que aquí se expuso como principio axiológico mapuche 
de reciprocidad y complementariedad, se integró desde la concepción del proyecto, 
buscando que los “resultados” desemboquen en beneficio de las y los participantes, 
un compromiso que se procuró mantener en cada inkatu.

La investigación co-construida con los inkatun refleja una ruptura con las meto-
dologías coloniales y eurocéntricas que impregnan las ciencias sociales y en especí-
fico la disciplina del trabajo social. Al incorporar el mapuche kimün, se enriquece la 
práctica profesional situada y se promueve una descolonización del conocimiento en 
el contexto chileno.

CUHSO
ENERO 2026 •  ISSN 2452-610X •  VOL.36 • NÚM. 1• PÁGS. 1-17



14

Agradecimientos

Expreso mis agradecimientos a las lamngen peñi formadas(os) en trabajo social Xi-
mena Mercado-Catriñir, Claudia Novoa-Cayupán, Margarita Calfio, Alicia Rain, Luz 
Huenchucoy y Pablo Millalén, que me acompañaron con sus reflexiones y profundas 
retroalimentaciones en el desarrollo de mi tesis doctoral.

Financiamiento

El presente artículo fue desarrollado en mientras conté con la beca de doctorado na-
cional ANID 2021-2025. 

Conflicto de interés

El autor declara no tener conflictos de interés.

Sobre el autor

Exequiel Antilao-Carilao es Mapuche nagche del lof Llufquentue, comuna de Gal-
varino. Doctor en Estudios Interculturales, Universidad Católica de Temuco. Becario 
ANID 2022-2025, Magíster en Acción Social en Escenarios Latinoamericanos Comple-
jos: Visiones Multidisciplinarias. Trabajador Social. Correo electrónico: : eantilao@uct.cl. 

https://orcid.org/0009-0004-5168-2483

Referencias bibliográficas

Antilao-Carilao, E, y Bautista, L. (2025). El Mingako y la Milpa como metodologías de 
investigación para el trabajo social y la gestión intercultural. Izquierdas, 54, 1-19. 
http://dx.doi.org/10.4067/s0718-50492025000100216. 

Antilao-Carilao, E. (2024). Wirrar pu trabajadoras ka trabajadores sociales mapuche 
wallmapu mu. UC Temuco.

Antilao-Carilao, E., Vivero Arriagada, L., & Carrillo Vallejos, G. (2025). Repensar el 
mundo desde un mapudigma: La construcción sociocultural de la realidad desde 
el mapuche kimün. Revista Austral De Ciencias Sociales, (48), 161–177. https://
doi.org/10.4206/rev.austral.cienc.soc.2025.n48-09. 

Chilisa, B. (2012). Indigenous Research Methodologies. London. SAGE Publication.
Cuyul, A. (2024). Dedicarme a la salud pública desde el trabajo social sintetizaba mi 

experiencia de vida. En E. Antilao (Comp.), Wirrar pu trabajadoras ka trabajado-
res sociales mapuche wallmapu mu. (pp. 205-221). Temuco. Ediciones UC Temu-
co.

Fernández, K. (2016). Paradigma de investigación y pueblos indígenas del primer 
mundo: crítica cultural del trabajo social. Revista Andaluza de Antropología (10), 
54-78. http://dx.doi.org/10.12795/RAA.2016.10.04 

ANTILAO-CARILAO
UN DISEÑO ME TODOLÓGICO MAPUCHE PARA CO-CONSTRUIR PROBLEMAS DE INVESTIGACIÓN DESDE LAS 
CIENCIAS SOCIALES OCCIDENTALES



15

Huanacuni, F. (2010). Buen Vivir/Vivir Bien. Filosof ía, políticas, estrategias y expe-
riencias regionales andinas. Lima: caoi, 57-58.

Huenchucoy, L. (2020). ‘Epu xoy kvmvn; Tuwvn ka kvpalme Trabajo Social mu’. Dos 
miradas del saber; tuwvn y kvpalme en el Trabajo Social. Utopía y praxis latinoa-
mericana: revista internacional de filosof ía iberoamericana y teoría social, (88), 
123-135.

Iño, W. (2017). Epistemología pluralista, investigación y descolonización. Aproxima-
ciones al paradigma indígena. RevIISE-Revista de Ciencias Sociales y Humanas, 
9(9), 111-125.

Kovach, M. (2009). Indigenous methodologies: Characteristics, conversations, and 
contexts. University of Toronto press.

Llaitul, H., y Arrate, J. (2012). Weichan. Conversaciones con un weychafe en la prisión 
política.

Llanquinao, H., Briceño, C., y Rebolledo, O. (2006). El Pentukün como metodología 
de enseñanza. Aprendizaje en la cultura Mapuche, Lenguas y Literatura Indoame-
ricanas, 12(13), 185-94.

Mercado-Catriñir, X. (2024). Reflexiones en torno al mapuche mongen, feminismos 
comunitarios y descoloniales para repensar un trabajo social situado. En E. Anti-
lao (Comp.), Wirrar pu trabajadoras ka trabajadores sociales mapuche wallmapu 
mu. (pp. 61-93). Temuco. Ediciones UC Temuco.

Millalén, P. (2024). Legados coloniales, reflexiones y desaf íos para el trabajo social 
en Ngülumapu. En E. Antilao (Comp.), Wirrar pu trabajadoras ka trabajadores 
sociales mapuche wallmapu mu. (pp. 111-130). Temuco. Ediciones UC Temuco.

Ñanculef, J. (2018). Tayiñ Mapuche Kimün. Epistemología mapuche – Sabiduría y 
conocimiento.

Rain, A., y Muñoz G. (2017). Epistemología mapuche e intervención comunitaria: 
aportes a la justicia cognitiva desde el trabajo social. Meschini, P.; Hermida, M. 
(Coord.) Trabajo social y descolionalidad. Epistemologías insurgentes para la in-
tervención en lo social (pp. 322-348). Mar del Plata: EUDEM.

Rivera-Cusicanqui, R. (2018). Un mundo ch'ixi es posible. Buenos Aires, Tinta limón. 
Sánchez, A., y Sabastiani, L. (2020) Re-imaginar la entrevista de manera no extractiva 

para tratar de activar procesos colaborativos junto a la Asamblea Centro de Stop 
Desahucios Granada-15M. En A. Álvarez, A. Arribas, A., y G. Dietz Investigacio-
nes en movimiento: etnograf ías colaborativas, feministas y decoloniales (pp. 325-
354). Buenos Aires, CLACSO.

Tuhiwai, L. (2016). A descolonizar las metodologías: investigación y pueblos indígenas. 
Lom ediciones.

CUHSO
ENERO 2026 •  ISSN 2452-610X •  VOL.36 • NÚM. 1• PÁGS. 1-17



16

Virtanen, P. (2021). Kimapury Reflections: Values and Research Agendas in Amazo-
nian Indigenous Research Relations. In P. Virtanen, P. Keskitalo y T. Olsen (Edi-
ted). Indigenous research methodologies in Sámi and global contexts (pp. 229-253). 
Leiden, Brill Sense.

Virtanen, P., Keskitalo, P., y Olsen, T., (2021). Indigenous research methodologies in 
Sámi and global contexts. Leiden, Brill Sense.

ANTILAO-CARILAO
UN DISEÑO ME TODOLÓGICO MAPUCHE PARA CO-CONSTRUIR PROBLEMAS DE INVESTIGACIÓN DESDE LAS 
CIENCIAS SOCIALES OCCIDENTALES



17

CUHSO

Fundada en 1984, la revista CUHSO es una de las publicaciones periódicas 
más antiguas en ciencias sociales y humanidades del sur de Chile. Con una 
periodicidad semestral, recibe todo el año trabajos inéditos de las distintas 
disciplinas de las ciencias sociales y las humanidades especializadas en el 
estudio y comprensión de la diversidad sociocultural, especialmente de las 
sociedades latinoamericanas y sus tensiones producto de la herencia co-
lonial, la modernidad y la globalización. En este sentido, la revista valora 
tanto el rigor como la pluralidad teórica, epistemológica y metodológica 
de los trabajos.

Editor
Matthias Gloël

Coordinador editorial
Víctor Navarrete Acuña

Corrector de estilo y diseñador
Ediciones Silsag

Traductor, corrector lengua inglesa
Mabel Zapata

sitio web
cuhso.uct.cl

e-mail
cuhso@uct.cl

licencia de este artículo
Trabajo sujeto a una licencia de Reconocimiento 4.0 Internacional Crea-

tive Commons (CC BY 4.0)


